
​December 2025​
​Thema Daders en​

​Slachtoffers​

​Digitaal Magazine over​
​Familie(opstellingen), systemisch coachen,​

​persoonlijke ontwikkeling.​
​Wordt je gratis aangeboden door Yvonne​
​Weeber Familieopstellingen in Culemborg​

​Het volgende nummer heeft als thema​
​dynamiek van Broers en zussen.​
​We wensen je veel leesplezier.​

​Help ons met de werving van abonnees en​
​stuur Familieband door naar familie en​

​vrienden. Abonneren kan op​
​https://www.yvonneweeber.nl/abonneren/​



​INHOUDSOPGAVE​

​2​



​1 Thema slachtoffer/dader dynamiek​

​Lieve mensen,​

​Nu de feestdagen weer in zicht komen,​

​hebben we deze keer gekozen voor het​

​thema slachtoffer–dader dynamiek.​

​Dit thema gaat diep en is zichtbaar in​

​vrijwel alle familieopstellingen.​

​Het is niet alleen persoonlijk, maar we zien​

​het ook nu groots vertegenwoordigd in het​

​collectief — vooral in alle oorlogen…​

​Door al die oorlogen en ellende buiten ons​

​kunnen we ons machteloos voelen.​

​3​



​Net zo machteloos als kleine kinderen die​

​hopen dat papa, mama, oma of opa de​

​problemen oplossen.​

​De oorlogen kunnen we niet stoppen, net​

​als zoveel andere dingen…​

​Maar we kunnen wél onze macht​

​terugnemen in ons persoonlijke leven.​

​En dat heeft uiteindelijk ook invloed op het​

​collectief.​

​Zolang we blijven denken in de polariteit​

​slachtoffer/dader, kan er nooit echte vrede​

​ontstaan — de vrede waar we zo naar​

​verlangen.​

​4​



​De slachtoffer/dader dynamiek is ons zo​

​eigen dat je ervan kunt schrikken wanneer​

​je haar echt gaat onderzoeken.​

​Ze zit niet alleen in grote gebeurtenissen​

​zoals oorlog, misbruik en geweld, maar ook​

​in de allerkleinste alledaagse momenten.​

​Zodra we een ander verwijten maken — je​

​bent er nooit voor me / ik moet alles alleen​

​doen / jij kreeg altijd meer aandacht / dat is​

​oneerlijk / mijn moeder hield niet van me /​

​waarom krijgt die collega die baan en ik niet​

​/ mensen gaan altijd voor bij mij / deze​

​politieke partij zal ons redden — telkens​

​wanneer we een ander verantwoordelijk​

​maken voor ons eigen rotgevoel of tekort​

​5​



​gedaan zijn, zitten we direct in de​

​slachtoffer/dader dynamiek.​

​Als we dit in het kleine, in ons eigen leven,​

​niet bewust doorzien, hoe kunnen we het​

​dan op collectief niveau anders doen?​

​Dat het allemaal zo culmineert, komt​

​misschien omdat er door het​

​opstellingenwerk al zoveel velden zijn​

​geopend, waardoor een nieuw bewustzijn​

​kan ontstaan:​

​het bewustzijn dat vrede begint bij jezelf.​

​Zolang we onszelf zien als ‘slachtoffer’ van​

​onze opvoeding, onze broers en zussen,​

​partners, de regering, enzovoort, maken we​

​de ander automatisch tot ‘dader’.​

​6​



​Zo ontstaat de innerlijke oorlog.​

​In vrede uit elkaar…​

​Heel af en toe mag ik twee mensen​

​verbinden in het huwelijk met behulp van​

​een prachtig, eeuwenoud trouwritueel.​

​Maar soms mag ik ook een ritueel​

​begeleiden wanneer mensen uit elkaar gaan​

​— een soort rouwritueel.​

​Dat vraagt om een behoorlijk ontwikkeld​

​bewustzijn van beide personen.​

​Vaak ga je niet uit elkaar omdat je niet meer​

​van elkaar houdt — was het maar zo​

​eenvoudig.​

​7​



​Je kunt nooit werkelijk stoppen met van​

​iemand te houden.​

​Soms ga je uit elkaar omdat er genoeg​

​geleerd is, genoeg bewust geworden is.​

​De ander weerspiegelt slechts jouw​

​bewustzijn.​

​In zo’n moment ontstaat de ruimte voor een​

​ritueel waarin de partners elkaar eren, hun​

​projecties terugnemen, hun eigen stukken​

​erkennen, erkennen dat ze elkaar hebben​

​gekwetst, hun macht terugnemen en​

​opnieuw trouw worden aan zichzelf.​

​8​



​2 De dynamiek van dader en​

​slachtoffer​

​De menselijke psyche is opgebouwd uit​

​allerlei archetypische oerbeelden. Dat zijn​

​universele symbolen of rolmodellen die in​

​de psyche verankerd zijn, zoals de moeder,​

​de vader, de heks, de held enzovoort. Ze​

​beïnvloeden ons denken, voelen en​

​handelen en geven ons houvast voor​

​zelfreflectie en groei. Twee heel belangrijke​

​archetypen zijn die van de dader en het​

​slachtoffer. Ze lijken elkaars tegenpolen,​

​maar zijn onlosmakelijk met elkaar​

​verbonden in één veld van menselijke​

​9​



​ervaring. We voelen meestal sympathie voor​

​het slachtoffer en verzet tegen de dader,​

​maar systemisch gezien horen ze bij elkaar​

​als twee kanten van dezelfde medaille. Pas​

​wanneer beide worden gezien en erkenning​

​krijgen, komt het systeem tot rust.​

​Wat niet wordt aangekeken of erkend,​

​herhaalt zich. Zolang we de dader​

​veroordelen of buitensluiten, blijft zijn​

​energie actief in het veld – soms als​

​herhaling in de volgende generatie, soms in​

​de vorm van onverklaarbare schuld of​

​agressie. De ziel zoekt altijd naar balans.​

​10​



​Waar de beweging begint​

​Elke dader is ooit slachtoffer geweest, en​

​elk slachtoffer draagt een verborgen​

​verlangen in zich om dader te worden. Niet​

​uit wraak, maar vanuit een diep instinct om​

​de balans te herstellen. Pijn die niet kon​

​worden gevoeld, zoekt een nieuwe uitweg.​

​Zo worden oude verhalen herschreven in​

​nieuwe vormen – een moeder die haar kind​

​te veel controleert, een zoon die zijn partner​

​kwetst, een volk dat zich keert tegen een​

​ander.​

​In familieopstellingen wordt deze beweging​

​zichtbaar. Een kind dat ziet hoe de moeder​

​11​



​wordt gekwetst door de vader, kiest vaak​

​onbewust partij voor de moeder. Zij is het​

​slachtoffer van het handelen van de vader,​

​de ‘dader’. Het kind sluit de vader uit en​

​zegt: “Ik wil niet zijn zoals hij.” Maar omdat​

​het kind uit beide ouders bestaat, verliest​

​het tegelijk een deel van zichzelf. De kracht,​

​daadkracht, het mannelijke principe raakt​

​afgesneden. De dader wordt buiten de deur​

​gezet, maar leeft voort in het kind dat hem​

​afwijst.​

​Schuld en onschuld​

​De meeste mensen verlangen ernaar​

​onschuldig te zijn. We willen bij de goeden​

​12​



​horen, niet bij de schuldigen. Maar in de​

​werkelijkheid van het leven is schuld​

​onvermijdelijk. Wie werkelijk leeft, maakt​

​fouten, kwetst anderen, stelt grenzen,​

​neemt ruimte in. Bert Hellinger zei: “Wie​

​leeft, draagt schuld.”​

​Schuld dragen betekent niet dat we iets​

​goedpraten. Het betekent dat we​

​verantwoordelijkheid nemen voor onze​

​invloed, ook wanneer die pijnlijk is. Alleen​

​wie zijn schuld kan dragen, kan ook de​

​liefde dragen.​

​De slachtofferpositie lijkt veiliger, maar​

​houdt de beweging vast. Zolang we zeggen:​

​“Ik heb niets gedaan, het is mij aangedaan,”​

​blijven we machteloos. Zodra we ons eigen​

​13​



​aandeel kunnen zien – ook al is het maar​

​een klein stukje – begint er iets te​

​verschuiven. Dan verandert lijden in​

​bewustzijn.​

​De helende ontmoeting​

​In opstellingen is het vaak ontroerend om te​

​zien hoe dader en slachtoffer elkaar​

​eindelijk kunnen aankijken. Niet om te​

​vergeven of te verzoenen, maar om de​

​waarheid te erkennen.​

​Het slachtoffer zegt: “Ja, dit heb jij mij​

​aangedaan.”​

​De dader zegt: “Ja, dat heb ik gedaan.”​

​14​



​Er is geen excuus, geen verzachting, alleen​

​erkenning. En juist die eenvoudige waarheid​

​brengt rust. De daad blijft, maar de​

​verharding lost op. Het veld ontspant. Vaak​

​volgt er stilte – een stilte waarin het hart​

​weer kan ademen.​

​Soms blijkt een kleinkind onbewust de last​

​te dragen van een uitgesloten dader uit het​

​verleden. Een jongen die in de problemen​

​komt, blijkt verbonden met een​

​overgrootvader die ooit werd veroordeeld.​

​Door die uitgeslotene opnieuw in ere te​

​herstellen, door hem weer een plek in het​

​systeem te geven, stopt de herhaling. De​

​liefde stroomt opnieuw, ook naar dat wat​

​schuldig was.​

​15​



​De innerlijke dader en slachtoffer​

​De dynamiek speelt zich niet alleen tussen​

​mensen af, maar ook in onszelf.​

​We kennen allemaal een innerlijke dader –​

​de stem die oordeelt, straft of controleert –​

​en een innerlijk slachtoffer, dat zich​

​gekwetst en machteloos voelt.​

​Zolang we ons met één van beide kanten​

​identificeren, blijven we gevangen in de​

​polariteit. Heling komt wanneer we beide​

​kanten durven erkennen.​

​De innerlijke dader brengt kracht, helderheid​

​en verantwoordelijkheid.​

​16​



​Het innerlijke slachtoffer brengt zachtheid,​

​gevoel en menselijkheid.​

​Wanneer deze twee elkaar mogen​

​ontmoeten, ontstaat volwassenheid.​

​Het collectieve veld​

​Wat we in families zien, herhaalt zich op​

​grotere schaal in de wereld. Oorlogen,​

​veroordelingen, cancelcultuur – telkens​

​opnieuw dezelfde beweging van uitsluiten​

​en beschuldigen. We willen onschuldig zijn,​

​dus maken we de ander schuldig. Maar het​

​leidt zelden tot vrede.​

​17​



​Werkelijke vrede ontstaat pas wanneer we​

​ook in het collectieve veld bereid zijn beide​

​kanten te zien. Elk volk, elke religie, elke​

​mens draagt zowel daderschap als​

​slachtofferschap in zich. Dat vraagt moed:​

​om niet weg te kijken, maar te blijven zien –​

​met open ogen en een open hart.​

​De beweging van het hart​

​De helende beweging begint daar waar we​

​ophouden te oordelen en veroordelen, en​

​beginnen te erkennen.​

​Waar we durven buigen voor wat groter is​

​dan wijzelf.​

​18​



​Waar dader en slachtoffer elkaar niet langer​

​aankijken met haat of schaamte, maar met​

​menselijkheid.​

​Dat moment is nooit te forceren. Het​

​ontstaat vanzelf, wanneer het hart eraan toe​

​is. In dat stille ogenblik wordt duidelijk dat​

​dader en slachtoffer elkaar nodig hadden​

​om bewustwording mogelijk te maken. Ze​

​zijn twee polen van dezelfde ziel die naar​

​heelheid verlangt.​

​Wie beide kanten in zichzelf kan zien en​

​dragen, bevrijdt niet alleen zichzelf, maar​

​ook de generaties vóór en na hem.​

​19​



​De dynamiek van dader en slachtoffer is​

​geen moreel verhaal over goed en kwaad,​

​maar een diepe uitnodiging tot​

​bewustwording.​

​De dader heeft liefde nodig om zijn schuld​

​te kunnen dragen.​

​Het slachtoffer heeft erkenning nodig om​

​zijn pijn te laten bestaan.​

​En wij allemaal hebben de moed nodig om​

​te blijven kijken – met open ogen en een​

​zacht hart.​

​Want pas wanneer beide gezien zijn, kan de​

​liefde weer stromen.​

​20​



​3 Vergeving of rechtvaardigheid?​

​De weg naar innerlijke vrede​

​We spreken vaak over vergeving alsof het​

​de hoogste vorm van liefde is. Toch is dat​

​niet wat heling werkelijk vraagt. Volgens​

​Bert Hellinger is vergeving door het​

​slachtoffer zelfs niet mogelijk. Je kunt de​

​daden van een ander niet ongedaan maken,​

​niet uitwissen en niet vergoelijken. Wie​

​vergeeft, plaatst zich in zekere zin boven de​

​ander – alsof hij het recht heeft te bepalen​

​dat de schuld niet meer telt. Daarmee wordt​

​de werkelijkheid opnieuw geweld​

​aangedaan.​

​21​



​Heling begint niet met vergeving, maar met​

​het zien van de werkelijkheid. De realiteit.​

​De realiteit verdragen​

​Wanneer er onrecht is gebeurd, roept iets in​

​ons om genoegdoening. We willen dat het​

​erkend wordt, dat de balans wordt hersteld.​

​Die behoefte aan rechtvaardigheid is diep​

​menselijk en hoort bij de ordening van het​

​leven. Maar soms houdt juist dat verlangen​

​de wond open.​

​De weg naar innerlijke vrede vraagt niet om​

​vergelding, maar om waarheid. Eerst moet​

​22​



​het gebeuren volledig gezien worden –​

​zonder oordeel en zonder verzachting.​

​Het slachtoffer mag zeggen: “Ja, dit is mij​

​aangedaan.”​

​De dader mag erkennen: “Ja, dat heb ik​

​gedaan.”​

​In dat moment van helderheid komt er iets​

​tot rust. Niet omdat het verleden wordt​

​goedgemaakt, maar omdat het eindelijk​

​wordt gezien zoals het is.​

​Ontschuldigen in plaats van vergeven​

​De Hongaarse psychiater Iván​

​Böszörményi-Nagy, een belangrijke​

​23​



​inspiratiebron voor Hellinger, sprak niet over​

​vergeving maar over ontschuldigen.​

​Ontschuldigen betekent: iemand zijn​

​menselijkheid teruggeven. Je ziet de ander​

​niet langer als enkel dader of slachtoffer,​

​maar als mens binnen een groter web van​

​oorzaken, herkomst en verstrikkingen.​

​Ontschuldigen is geen goedkeuring. Het is​

​een beweging van de ziel waarin je erkent​

​dat ieder mens gevangen kan raken in​

​omstandigheden die groter zijn dan hijzelf.​

​Zo ontstaat er ruimte – niet omdat de schuld​

​verdwijnt, maar omdat zij op haar juiste plek​

​mag rusten.​

​24​



​Vergeving als het overslaan van een stap​

​Veel mensen proberen te vergeven voordat​

​ze werkelijk hebben gevoeld wat er is​

​gebeurd. Ze zoeken rust, maar durven de​

​pijn niet te dragen. Dan wordt vergeving een​

​vorm van ontkenning.​

​Werkelijke heling vraagt tijd, doorvoelen en​

​rouw. Alleen wat volledig erkend is, kan tot​

​rust komen.​

​Wie te vroeg vergeeft, sluit de dader​

​opnieuw uit – dit keer door hem ‘boven’ te​

​plaatsen of te reduceren tot een middel voor​

​de eigen morele groei. Dat is geen liefde,​

​maar vermijding.​

​25​



​Het systemische perspectief​

​In familiesystemen zien we vaak hoe latere​

​generaties de onuitgesproken schuld van​

​eerdere generaties dragen. Kinderen van​

​daders of slachtoffers uit de oorlog zijn daar​

​een bekend voorbeeld van. De één voelt​

​een schuld die niet van hem is, de ander​

​draagt een woede die niet uitgewoed is.​

​In een familieopstelling kan zichtbaar​

​worden hoe de erkenning van beide kanten​

​– zonder vergeving, maar met respect – het​

​systeem weer in balans brengt. Wanneer de​

​26​



​waarheid mag bestaan, komt er rust in het​

​veld.​

​De weg naar vrede​

​Innerlijke vrede ontstaat niet door te​

​vergeven, maar door te buigen voor de​

​werkelijkheid.​

​Door te erkennen wat is gebeurd en de last​

​terug te leggen waar hij hoort.​

​Dan kan de liefde weer stromen – niet​

​omdat iemand vergeeft, maar omdat​

​niemand meer hoeft te oordelen.​

​Ontschuldigen betekent: het leven zelf weer​

​laten spreken.​

​27​



​4 De cirkel doorbreken​

​Hoe een echtpaar bevrijding vond uit de​

​dynamiek van dader en slachtoffer​

​Wanneer Karin en Mark zich aanmelden​

​voor een opstelling, is hun huwelijk​

​moeizaam en gespannen. Ze verwijten​

​elkaar veel, maar onder de woorden schuilt​

​vooral pijn. Karin voelt zich voortdurend​

​tekortgedaan en zegt dat Mark haar​

​emotioneel klein heeft gemaakt. Mark​

​ervaart zich juist als slachtoffer van haar​

​kritiek en wantrouwen. Al jaren zitten ze​

​vast in een patroon van aantrekken en​

​28​



​afstoten, met korte periodes van rust die​

​telkens omslaan in strijd.​

​In het eerste gesprek blijkt hoe beide​

​partners zich slachtoffer voelen van de​

​ander. Geen van hen kan erkennen dat hij​

​óók dader is. Dat is kenmerkend voor deze​

​dynamiek: zodra één zich als slachtoffer​

​opstelt, wordt de ander onvermijdelijk tot​

​dader gemaakt – en omgekeerd.​

​De opstelling​

​Wanneer de opstelling begint, kiest Karin​

​representanten voor zichzelf, voor Mark en​

​29​



​voor ‘het slachtoffer’. Ze kijkt naar het veld​

​en zegt zacht: “Ik wil alleen maar dat hij ziet​

​wat hij mij heeft aangedaan.”​

​De representant van Mark kijkt naar de​

​grond; hij voelt zich schuldig, maar ook​

​beklemd. De representant van het​

​slachtoffer staat ertussenin, vastgeklemd​

​tussen twee tegengestelde krachten.​

​Dan vraagt Yvonne of er in Karins familie​

​iemand was die onrecht is aangedaan.​

​Karin vertelt dat haar grootmoeder als jong​

​meisje uit huis is geplaatst en nooit meer​

​contact heeft gehad met haar ouders. De​

​pijn van uitsluiting en machteloosheid leeft​

​dus al langer in haar systeem.​

​30​



​Wanneer een representant voor de​

​grootmoeder wordt toegevoegd, ontstaat​

​herkenning en ontroering. Karin zegt: “Zij​

​was het echte slachtoffer.”​

​Vanaf dat moment verandert de energie.​

​Karin buigt licht voor haar grootmoeder en​

​zegt:​

​“Lieve oma, wat jou is overkomen was te​

​zwaar. Uit liefde heb ik jouw pijn gedragen.​

​Maar het is van jou.”​

​De spanning in het veld neemt af. De​

​representant van Mark haalt merkbaar​

​adem. Hij hoeft niet langer de projectie van​

​‘de dader’ te dragen.​

​31​



​Het inzicht​

​Na de opstelling zegt Mark: “Ik voelde me​

​altijd schuldig, ook als ik niets verkeerd​

​deed. Nu begrijp ik dat die schuld niet van​

​mij was.”​

​Karin vult aan: “Ik wilde dat hij mij zou​

​begrijpen, maar eigenlijk wilde ik dat iemand​

​eindelijk zag wat er in onze familie was​

​gebeurd.”​

​Zichtbaar werd dat de dader-slachtoffer​

​dynamiek zelden alleen gaat over het hier​

​en nu. Vaak speelt een oude, onverwerkte​

​pijn mee die via de relatie opnieuw beleefd​

​wordt. Het verlangen naar erkenning – ‘zie​

​32​



​mijn lijden’ – zoekt telkens een nieuwe​

​dader om het verhaal te voltooien.​

​De beweging van herstel​

​Wanneer het oorspronkelijke leed wordt​

​teruggegeven aan de juiste generatie,​

​ontstaat ruimte voor iets nieuws. Karin en​

​Mark kunnen elkaar weer zien zonder​

​oordeel – niet langer als dader en​

​slachtoffer, maar als twee mensen die elk​

​hun eigen last droegen.​

​In die stilte ontstond iets zachts: het begin​

​van verzoening. Geen vergeving, geen​

​grote woorden, maar een stille aanvaarding​

​33​



​van wat geweest is. En dat is vaak genoeg​

​om de cirkel te doorbreken.​

​34​



​5 De erfenis van geweld​

​Hoe dader en slachtoffer in ons voortleven​

​Geweld laat sporen na – niet alleen in​

​lichamen en herinneringen, maar ook in​

​familiesystemen. Wat ooit is gebeurd, blijft​

​voelbaar, zelfs als er niet meer over wordt​

​gesproken. Pijn, schuld en schaamte​

​zoeken een uitweg, vaak via de volgende​

​generaties.​

​We zien het in families waar oorlog,​

​misbruik of vernedering een rol speelde. De​

​eerste generatie probeert te overleven, de​

​tweede zwijgt, en de derde begint te voelen.​

​Zonder het te weten dragen kinderen en​

​35​



​kleinkinderen de last van dat verleden. Ze​

​voelen schuld zonder reden, schamen zich​

​voor iets wat zij niet hebben gedaan, of​

​leven met een vaag maar hardnekkig gevoel​

​van dreiging.​

​Onbewuste identificaties​

​In familieopstellingen wordt zichtbaar hoe​

​deze erfenis zich voortzet via onbewuste​

​identificaties.​

​Een kind kan zich verbinden met een​

​uitgesloten dader: “Ik draag jouw schuld.”​

​Of met een slachtoffer: “Ik boet voor jou.”​

​36​



​Het is een liefdevolle maar verwarrende​

​beweging. Het kind wil onbewust recht doen​

​aan wie vergeten is, en zo de familie weer​

​heel maken.​

​Maar wat niet van hem is, kan hij niet​

​dragen. Schuld of pijn uit een eerdere​

​generatie blokkeert de eigen levensstroom.​

​Zo ontstaan patronen van herhaling:​

​misbruik, geweld, verslaving, of juist​

​extreme braafheid – telkens nieuwe​

​pogingen om oude wonden te helen.​

​In sommige families dragen nakomelingen​

​van daders een diep gevoel van schaamte.​

​Ze durven niet gelukkig te zijn, alsof dat niet​

​37​



​gepast is. Anderen voelen onverklaarbare​

​woede of wantrouwen, geworteld in het​

​onverwerkte leed van hun voorouders. De​

​erfenis van geweld leeft voort in gedrag,​

​overtuigingen en lichamelijke reacties.​

​De onzichtbare binding​

​In families waar oorlog, koloniale​

​overheersing of misbruik speelde, worden​

​daders vaak buitengesloten. Hun daden zijn​

​te pijnlijk om te erkennen. Maar wat wordt​

​buitengesloten, keert terug – meestal via de​

​kinderen.​

​38​



​Een dochter kan zich sterk maken, hard​

​oordelen over onrecht en niet begrijpen​

​waarom ze zich zo vaak schuldig voelt. In​

​een opstelling blijkt soms dat zij onbewust​

​verbonden is met een grootvader die in de​

​oorlog aan de verkeerde kant stond. Door​

​hem weer een plek te geven – niet zijn​

​daden goedpratend, maar zijn menselijkheid​

​erkennend – komt het systeem tot rust.​

​Het kwaad wordt niet goedgekeurd, maar de​

​mens wordt gezien. En dat maakt verschil.​

​Actief projectiemechanisme​

​Wat zich in families afspeelt, leeft ook in​

​onszelf. In ieder mens wonen beide polen:​

​39​



​de innerlijke dader en het innerlijke​

​slachtoffer. De innerlijke dader is de stem​

​die oordeelt, straft of controleert. Het​

​innerlijke slachtoffer voelt zich machteloos,​

​gekwetst of onbegrepen. Beide kanten​

​horen bij ons. Wie de innerlijke dader​

​afwijst, verliest zijn kracht. Wie het innerlijke​

​slachtoffer ontkent, verliest zijn hart.​

​Wat we niet (h)erkennen in onszelf,​

​projecteren we op de buitenwereld – vooral​

​in intieme relaties, waar de rollen zich vaak​

​afwisselen. De strijd tussen dader en​

​slachtoffer buiten ons weerspiegelt de strijd​

​binnenin. Pas wanneer we beide kanten​

​durven zien, ontstaat innerlijke rust.​

​40​



​Schuld, schaamte en machteloosheid​

​Schaamte en schuld zijn poorten naar​

​bewustwording. Ze nodigen uit tot​

​nederigheid: het besef dat we deel zijn van​

​iets groters, en dat we zowel kwetsen als​

​gekwetst worden. Schuld voelen is een​

​uitnodiging om verantwoordelijkheid te​

​nemen. Schaamte weerspiegelt ons​

​verlangen om het anders te willen doen.​

​Machteloosheid is vaak de echo van het​

​innerlijke kind dat destijds niets kon​

​veranderen. Wanneer we als volwassene de​

​machteloosheid erkennen, ontdekken we​

​dat we nú wél grenzen kunnen stellen en​

​41​



​verantwoordelijkheid kunnen nemen – voor​

​onszelf en waar wij tekort hebben gedaan.​

​Zo ontstaat balans tussen daadkracht en​

​kwetsbaarheid.​

​De helende beweging​

​Familieopstellingen helpen de verstrikkingen​

​zichtbaar te maken die onder deze​

​dynamieken liggen. Door uitgeslotenen –​

​zowel daders als slachtoffers – hun plek​

​terug te geven, kan de liefde opnieuw​

​stromen. De erfenis van geweld verliest​

​haar greep wanneer we niet langer​

​oordelen, maar erkennen.​

​42​



​Wanneer we kunnen buigen voor het​

​verleden, zonder het te willen verbeteren.​

​Wanneer we beide stemmen in onszelf​

​horen en kunnen zeggen:​

​“Jullie mogen er allebei zijn.”​

​Dan komt er vrede – niet alleen in onszelf,​

​maar ook in het veld van de generaties.​

​43​



​6 Doornroosje​

​Het ontwaken uit de betovering van dader​

​en slachtoffer​

​Er was eens een koning en een koningin die​

​na lang verlangen een dochter kregen. Bij​

​haar doopfeest nodigden ze twaalf wijze​

​feeën uit, maar ze vergaten er één — de​

​dertiende fee. Wanneer zij onverwacht​

​verschijnt, woedend om de uitsluiting,​

​spreekt ze een vloek uit: het kind zal zich op​

​haar vijftiende prikken aan een spinnewiel​

​en sterven.​

​De overige feeën kunnen de vloek slechts​

​verzachten, niet opheffen. Daarmee begint​

​44​



​een eeuwenoud verhaal over uitsluiting,​

​schuld en herstel — het veld van dader en​

​slachtoffer.​

​De uitgeslotene​

​In systemische zin is de dertiende fee de​

​uitgeslotene: degene die niet gezien, niet​

​geëerd werd. In elke familie en elk systeem​

​bestaat zo’n figuur — iemand die vergeten,​

​veroordeeld of weggedrukt werd. Wat wordt​

​buitengesloten, keert altijd terug. In dit​

​sprookje verschijnt het als een vloek, een​

​daad van wraak.​

​De koninklijke ouders vertegenwoordigen de​

​orde die de pijn niet wil zien. Ze geloven dat​

​45​



​ze door alle spinnewielen te verbannen het​

​kwaad kunnen afwenden, maar juist​

​daardoor wordt het onbewuste groter. Het​

​spinnewiel symboliseert het lot: de spiraal​

​van herhaling, de draaiing van de tijd waarin​

​oude patronen telkens opnieuw vorm​

​krijgen.​

​Het slachtoffer dat slaapt​

​Doornroosje wordt slachtoffer van een vloek​

​die ouder is dan zijzelf. Ze prikt zich, valt in​

​een diepe slaap en het hele kasteel met​

​haar. Dit is de bevriezing van het systeem:​

​de levensstroom stokt, de pijn is te groot om​

​te dragen. In veel families gebeurt iets​

​46​



​soortgelijks. Een geheim, een oorlog, een​

​misbruikervaring — en ineens lijkt alles stil​

​te staan. Gevoelens worden ingekapseld,​

​soms generaties lang.​

​De doornhaag die om het kasteel groeit, is​

​de muur van bescherming en vergetelheid.​

​Wat te pijnlijk is om aan te raken, wordt​

​bedekt door zwijgen. Maar niets verdwijnt.​

​Onder de stilte wacht het leven op​

​erkenning.​

​De dader in het licht​

​Eeuwen later nadert de prins. Hij is niet de​

​redder, maar het bewustzijn dat eindelijk​

​durft te kijken. De doornhaag wijkt vanzelf​

​47​



​— wat gezien mag worden, verliest zijn​

​dreiging. De kus waarmee hij Doornroosje​

​wekt, is geen romantisch gebaar, maar het​

​moment waarop dader en slachtoffer elkaar​

​weer in de ogen kijken.​

​Hij vertegenwoordigt de daderpool: niet de​

​man die kwaad doet, maar het principe van​

​daadkracht en handelen. Zij​

​vertegenwoordigt het slachtofferprincipe: het​

​vermogen om te voelen, te ontvangen, te​

​lijden. Wanneer deze twee polen elkaar​

​werkelijk ontmoeten, ontwaakt het​

​bewustzijn.​

​De helende beweging​

​48​



​In familieopstellingen zien we dezelfde​

​beweging. Wat eerst vastzat in oordeel of​

​veroordeling, komt in beweging zodra het​

​erkend mag worden. De buitengeslotene​

​krijgt zijn plek, het slachtoffer mag rusten,​

​en de liefde kan opnieuw gaan stromen.​

​Doornroosje laat zien hoe oude pijn en​

​schuld pas oplossen wanneer beide kanten​

​worden gezien. Niet door vergeving, maar​

​door bewustwording. Door te buigen voor​

​het geheel.​

​Het sprookje eindigt niet met straf of boete,​

​maar met een bruiloft — het symbool van​

​hereniging.​

​49​



​Dader en slachtoffer, mannelijk en​

​vrouwelijk, bewust en onbewust vinden​

​elkaar opnieuw. En dan, pas dan, kan het​

​leven weer verdergaan.​

​50​



​7 Zelftest – Dader of slachtoffer?​

​Hoe bewust beweeg jij tussen schuld, pijn​

​en verantwoordelijkheid?​

​In elk mens leeft zowel een dader als een​

​slachtoffer. Soms nemen we de schuld op​

​ons die niet van ons is. Soms wijzen we​

​naar de ander. Deze test helpt je bewust te​

​worden van je eigen neigingen in deze​

​dynamiek.​

​Kies bij elke stelling het antwoord dat het​

​best bij jou past.​

​1 Wanneer iemand mij kwetst, wil ik vooral​

​dat de ander inziet wat hij heeft aangericht.​

​51​



​A. Nee, ik kijk vooral naar wat het mij wil​

​leren.​

​B. Soms, ik heb erkenning nodig maar kan​

​het daarna loslaten.​

​C. Ja, ik voel me pas rustig als de ander​

​schuld toegeeft.​

​2 Ik heb de neiging mezelf snel schuldig te​

​voelen, ook als iets niet mijn fout is.​

​A. Zelden​

​B. Af en toe​

​C. Vaak​

​52​



​3 Ik voel me ongemakkelijk als ik macht of​

​invloed heb over anderen.​

​A. Nee, ik ga daar ontspannen mee om.​

​B. Soms, ik ben bang iets fout te doen.​

​C. Ja, ik vermijd het liefst​

​verantwoordelijkheid.​

​4 In conflicten probeer ik de vrede te​

​bewaren, ook als dat ten koste van mezelf​

​gaat.​

​A. Nee, ik zeg wat ik voel.​

​B. Soms, ik weeg goed af wat wijs is.​

​C. Ja, ik slik veel in om ruzie te voorkomen.​

​53​



​5 Ik kan het moeilijk verdragen als iemand​

​boos op mij is.​

​A. Nee, dat hoort bij relaties.​

​B. Soms, het raakt me maar ik herstel snel.​

​C. Ja, het voelt als afwijzing of veroordeling.​

​6 Ik merk dat ik in relaties vaak in dezelfde​

​rol beland: redder, aanklager of slachtoffer.​

​A. Nee, dat herken ik niet.​

​B. Soms, maar ik word me er steeds​

​bewuster van.​

​C. Ja, dat herhaalt zich telkens.​

​54​



​7 Ik kan met mildheid kijken naar de fouten​

​van anderen.​

​A. Ja, meestal wel.​

​B. Soms lukt dat.​

​C. Nee, ik blijf lang boos of teleurgesteld.​

​8 Ik durf toe te geven dat ik ook anderen​

​heb gekwetst.​

​A. Ja, dat hoort bij mens-zijn.​

​B. Alleen als de ander dat ook doet.​

​C. Nee, dat vind ik moeilijk te erkennen.​

​55​



​9 Ik voel me vaak verantwoordelijk voor het​

​geluk van anderen.​

​A. Nee, dat is ieders eigen taak.​

​B. Soms, zeker bij dierbaren.​

​C. Ja, ik draag veel lasten die niet van mij​

​zijn.​

​10 Wanneer ik kritiek krijg, voel ik me snel​

​aangevallen.​

​A. Nee, ik kan luisteren zonder me te​

​verdedigen.​

​B. Soms, het hangt af van wie het zegt.​

​56​



​C. Ja, ik voel me dan meteen​

​tekortschieten.​

​11 Ik kan mededogen voelen voor mensen​

​die anderen pijn hebben gedaan.​

​A. Ja, ik zie hun menselijkheid.​

​B. Soms, als ik het beter begrijp.​

​C. Nee, ik vind dat onvergeeflijk.​

​12 Ik ervaar dat ik zowel kracht als​

​kwetsbaarheid in me heb.​

​A. Ja, dat is in balans.​

​57​



​B. Af en toe, maar ik schiet snel door naar​

​één kant.​

​C. Nee, ik voel me óf sterk óf machteloos.​

​13 Ik kan stoppen met oordelen als ik zie​

​dat iemand vanuit pijn handelde.​

​A. Ja, dan verzacht iets in mij.​

​B. Soms, na verloop van tijd.​

​C. Nee, ik blijf moeite houden met wat er is​

​gebeurd.​

​14 Ik durf mijn eigen boosheid of agressie te​

​voelen zonder die te veroordelen.​

​58​



​A. Ja, ik zie het als levensenergie.​

​B. Soms, maar ik vind het spannend.​

​C. Nee, ik houd boosheid liever weg.​

​15 Ik voel dat ik zelf richting kan geven aan​

​mijn leven, ook na pijn of verlies.​

​A. Ja, ik ervaar innerlijke autonomie.​

​B. Soms, dat wisselt.​

​C. Nee, ik voel me afhankelijk van wat​

​anderen doen.​

​59​



​Uitslag​

​Tel je punten op (A = 3 | B = 2 | C = 1).​

​15 – 25 punten: Leven in het verleden​

​Je zit vaak vast in oude pijn of patronen​

​van slachtofferschap. Mogelijk draag je iets​

​wat niet van jou is. Een opstelling kan​

​helpen de last terug te leggen waar die​

​hoort.​

​26 – 34 punten: Bewust aan het ontwaken​

​Je herkent de dynamiek van dader en​

​slachtoffer en zoekt naar balans. Soms val​

​je nog terug in oude rollen, maar er groeit​

​bewustwording en mildheid.​

​35 – 45 punten: Innerlijke verzoening​

​60​



​Je kunt zowel kracht als kwetsbaarheid​

​dragen. Je oordeelt minder, erkent je eigen​

​aandeel en laat het verleden steeds meer​

​rusten. De liefde kan weer stromen.​

​61​



​8 Boekbespreking: Zwijgpijn – Janine​

​Meins​

​Over de erfenis van geweld en de kracht​

​van spreken​

​In haar debuutroman Zwijgpijn legt Janine​

​Meins met indringende precisie bloot hoe​

​pijn zich nestelt in families die niet kunnen​

​of durven spreken. Over acht generaties​

​ontvouwt zich een weefsel van geheimen,​

​schaamte en geweld. Wat ooit begon als​

​één daad van onrecht, echoot door in​

​nieuwe vormen van machteloosheid en​

​herhaling.​

​Centraal staat Anne, opgegroeid in een​

​gezin waar huiselijk geweld het dagelijks​

​62​



​ritme bepaalde. Jaren later, wanneer haar​

​eigen dochter iets vergelijkbaars meemaakt,​

​dringt tot haar door dat de cirkel zich​

​herhaalt. De stilte waarmee haar familie​

​altijd met pijn is omgegaan, blijkt de​

​voedingsbodem voor een eeuwenoude​

​dynamiek van dader en slachtoffer.​

​Meins beschrijft geen daders of slachtoffers​

​in morele zin, maar mensen die gevangen​

​zitten in hun geschiedenis. De dader blijkt​

​vaak zelf ooit slachtoffer te zijn geweest; de​

​slachtofferrol kan omslaan in dadergedrag​

​zodra iemand zijn machteloosheid niet meer​

​verdraagt. In heldere, sobere taal toont ze​

​hoe angst en schaamte de rollen steeds​

​63​



​opnieuw verdelen — van ouder op kind, van​

​generatie op generatie.​

​Wat het boek zo raak maakt, is de​

​empathische blik. Zwijgpijn is geen​

​aanklacht, maar een zoektocht naar​

​menselijkheid binnen het onzegbare. De titel​

​verwijst naar de pijn die ontstaat door​

​zwijgen — het trauma dat niet wordt​

​gedeeld, de waarheid die onder het tapijt​

​blijft liggen. Pas wanneer iemand het​

​zwijgen durft te doorbreken, kan de​

​beweging van herstel beginnen.​

​Vanuit systemisch perspectief laat Zwijgpijn​

​zien dat heling niet begint bij vergeving,​

​maar bij erkenning: het durven zien van het​

​geheel, inclusief de schaduw. De roman​

​64​



​raakt daarmee aan de kern van​

​familieopstellingen: wat ooit buitengesloten​

​werd, verlangt ernaar gezien te worden. Een​

​indrukwekkend debuut over moed,​

​mededogen en de stille erfenis van geweld.​

​65​



​9 Recensie – Oorlog is erfelijk​

​Een confronterende zoektocht naar de stille​

​erfenis van oorlog​

​Met Oorlog is erfelijk brengt de NPO een​

​indrukwekkende, aangrijpende en​

​verrassend intieme documentaireserie die​

​onderzoekt hoe oorlogstrauma’s generaties​

​lang doorwerken. De serie richt zich niet op​

​historische feiten, maar op de mensen die​

​leven met de naweeën van de oorlog—niet​

​omdat zij erbij waren, maar omdat de oorlog​

​door hun families heen sijpelde, vaak via​

​stilte, schaamte en ingehouden pijn.​

​66​



​Wat het programma zo krachtig maakt, is de​

​persoonlijke invalshoek. Kinderen en​

​kleinkinderen van verzetshelden,​

​collaborateurs, Joodse overlevenden,​

​Indiëgangers en oorlogsslachtoffers​

​vertellen hoe het zwijgen in hun families een​

​eigen soort trauma werd. De serie laat zien​

​dat oorlog niet alleen wordt doorgegeven via​

​verhalen, maar juist via het ontbreken​

​daarvan. In veel huishoudens heerste een​

​sfeer van spanning, angst of onuitgesproken​

​verdriet, zonder dat iemand begreep waar​

​het vandaan kwam.​

​Regisseur en interviewers geven de​

​hoofdpersonen ruimte om hun eigen​

​67​



​woorden te vinden. De camera dringt nooit​

​te veel aan, maar volgt zorgvuldig de​

​aarzelingen, de doorleefde stiltes en de​

​momenten waarop inzichten doorbreken. De​

​kracht van de serie schuilt in deze​

​kwetsbaarheid—het zijn geen verklarende​

​experts die de boventoon voeren, maar de​

​mensen zelf die al zoekend in hun familiale​

​verleden duiken.​

​Systemisch gezien raakt de serie aan een​

​bekend patroon: wat niet wordt gezien of​

​erkend, herhaalt zich. Veel deelnemers​

​ontdekken dat hun angst, schuldgevoel,​

​woede of emotionele verstriktingen niet ‘van​

​henzelf’ zijn, maar echo’s uit het​

​68​



​familiesysteem. Een dochter van een​

​kampoverlevende worstelt met een​

​chronisch gevoel van onveiligheid; de​

​kleinzoon van een NSB’er draagt een​

​schuld die niet de zijne is. De serie toont zo​

​hoe dader- en slachtofferdynamieken​

​generaties lang kunnen blijven doorwerken​

​totdat ze worden benoemd en aangekeken.​

​De kracht van Oorlog is erfelijk ligt niet in​

​spectaculaire onthullingen, maar in het​

​langzaam ontvouwen van bewustzijn. Wat​

​begint als persoonlijke verwarring verandert​

​gaandeweg in begrip—en soms zelfs in​

​compassie voor hen die de pijn ooit​

​69​



​droegen. Het programma laat zien dat​

​heling begint waar het zwijgen eindigt.​

​Visueel en narratief is de serie sober, maar​

​precies daardoor des te indringender. Oude​

​foto’s, archiefmateriaal en persoonlijke​

​objecten worden subtiel verweven met de​

​gesprekken, waardoor verleden en heden​

​voelbaar samenkomen.​

​Oorlog is erfelijk is niet alleen een reeks​

​verhalen over oorlog, maar vooral over de​

​kracht van erkenning. Een urgente,​

​menselijke en diep ontroerende serie die​

​laat zien hoe we de erfenis van geweld pas​

​70​



​kunnen loslaten wanneer we durven kijken​

​naar wat ons heeft gevormd. Een absolute​

​aanrader.​

​71​



​10. Filmtip: De Joker​

​In Joker zien we hoe een mens dader wordt​

​omdat hij te lang slachtoffer was. Arthur​

​Fleck groeit op als uitgesloten kind, belast​

​met het trauma en de psychische instabiliteit​

​van zijn moeder, zonder vader en zonder​

​bedding. In zijn volwassen leven herhaalt de​

​buitenwereld exact wat hij als kind al ervoer:​

​pesten, mishandeling, afwijzing en​

​verwaarlozing. De samenleving vormt zo het​

​grotere systeem dat hem structureel geen​

​plek geeft.​

​72​



​Systemisch gezien is Arthur het kind dat​

​nooit gezien werd en daardoor geen​

​innerlijke plek kon innemen. Zijn​

​slachtofferdeel is ontelbare malen geraakt,​

​maar nooit erkend. Zonder erkenning​

​ontstaat langzaam de omslag naar de​

​daderpool: niet uit kwaadwillendheid, maar​

​als noodkreet. Zijn geweld is de taal van​

​iemand die geen andere manier meer kent​

​om zichtbaar te worden. Zo leeft in hem de​

​tragische combinatie van innerlijke​

​kwetsbaarheid en uiterlijke destructie.​

​Joker wordt uiteindelijk niet alleen dader,​

​maar ook symbool. De massa projecteert​

​haar eigen uitsluiting en woede op hem,​

​73​



​waardoor het collectieve veld zijn pijn​

​uitvergroot. Wat in zijn familie begon —​

​trauma, ontkenning, afwezigheid — herhaalt​

​zich nu op maatschappelijk niveau. In​

​systemische zin zien we dat wat​

​buitengesloten wordt, in extreme vorm​

​terugkeert. Arthur is de echo van een​

​systeem dat hem nooit zag, nooit droeg en​

​nooit hielp zijn verleden te integreren.​

​De film toont daarmee geen kwaadaardige​

​mens, maar een mens die nooit een plek​

​kreeg. Het is een verhaal over afwezig​

​ouderschap, generatietrauma, eenzaamheid​

​en de wanhopige poging om gehoord te​

​worden. Joker laat zien hoe de dynamiek​

​74​



​van dader en slachtoffer in één persoon kan​

​samenkomen wanneer het systeem faalt.​

​Pas wanneer het oorspronkelijke leed wordt​

​gezien, kan de cirkel worden doorbroken —​

​maar in zijn wereld gebeurt dat nergens.​

​Daarom ontspoort hij volledig.​

​75​



​Colofon​

​Familieband ®. Digitaal magazine over​
​Familie(opstellingen), systemisch coachen​
​en persoonlijke ontwikkeling.​

​Verschijning: elke twee maanden​

​Redactie: Frans Weeber​
​(fransweeber@gmail.com, 0345-523486.​

​Familieband ® wordt je gratis aangeboden​
​door Yvonne Weeber Familieopstellingen te​
​Culemborg.​

​76​


