Familie bond

December 2025

Thema Daders en
Slachtoffers

Digitaal Magazine over
Familie(opstellingen), systemisch coachen,
persoonlijke ontwikkeling.

Wordt je gratis aangeboden door Yvonne
Weeber Familieopstellingen in Culemborg

Het volgende nummer heeft als thema
dynamiek van Broers en zussen.
We wensen je veel leesplezier.

Help ons met de werving van abonnees en
stuur Familieband door naar familie en
vrienden. Abonneren kan op
https://www.yvonneweeber.nl/abonneren/



INHOUDSOPGAVE



1 Thema slachtoffer/dader dynamiek

Lieve mensen,

Nu de feestdagen weer in zicht komen,
hebben we deze keer gekozen voor het

thema slachtoffer—dader dynamiek.

Dit thema gaat diep en is zichtbaar in

vrijwel alle familieopstellingen.

Het is niet alleen persoonlijk, maar we zien
het ook nu groots vertegenwoordigd in het

collectief — vooral in alle oorlogen...

Door al die oorlogen en ellende buiten ons

kunnen we ons machteloos voelen.



Net zo machteloos als kleine kinderen die
hopen dat papa, mama, oma of opa de

problemen oplossen.

De oorlogen kunnen we niet stoppen, net

als zoveel andere dingen...

Maar we kunnen weél onze macht

terugnemen in ons persoonlijke leven.

En dat heeft uiteindelijk ook invioed op het

collectief.

Zolang we blijven denken in de polariteit
slachtoffer/dader, kan er nooit echte vrede
ontstaan — de vrede waar we zo naar

verlangen.



De slachtoffer/dader dynamiek is ons zo
eigen dat je ervan kunt schrikken wanneer

je haar echt gaat onderzoeken.

Ze zit niet alleen in grote gebeurtenissen
zoals oorlog, misbruik en geweld, maar ook

In de allerkleinste alledaagse momenten.

Zodra we een ander verwijten maken — je
bent er nooit voor me / ik moet alles alleen
doen / jij kreeg altijd meer aandacht / dat is
oneerlijk / mijn moeder hield niet van me /
waarom krijgt die collega die baan en ik niet
/ mensen gaan altijd voor bij mij / deze
politieke partij zal ons redden — telkens
wanneer we een ander verantwoordelijk

maken voor ons eigen rotgevoel of tekort



gedaan zijn, zitten we direct in de

slachtoffer/dader dynamiek.

Als we dit in het kleine, in ons eigen leven,
niet bewust doorzien, hoe kunnen we het

dan op collectief niveau anders doen?

Dat het allemaal zo culmineert, komt
misschien omdat er door het
opstellingenwerk al zoveel velden zijn
geopend, waardoor een nieuw bewustzijn

kan ontstaan:
het bewustzijn dat vrede begint bij jezelf.

Zolang we onszelf zien als ‘slachtoffer’ van
onze opvoeding, onze broers en zussen,
partners, de regering, enzovoort, maken we

de ander automatisch tot ‘dader’.



Z0 ontstaat de innerlijke oorlog.
In vrede uit elkaar...

Heel af en toe mag ik twee mensen
verbinden in het huwelijk met behulp van

een prachtig, eeuwenoud trouwritueel.

Maar soms mag ik ook een ritueel
begeleiden wanneer mensen uit elkaar gaan

— een soort rouwritueel.

Dat vraagt om een behoorlijk ontwikkeld

bewustzijn van beide personen.

Vaak ga je niet uit elkaar omdat je niet meer
van elkaar houdt — was het maar zo

eenvoudig.



Je kunt nooit werkelijk stoppen met van

lemand te houden.

Soms ga je uit elkaar omdat er genoeg

geleerd is, genoeg bewust geworden is.

De ander weerspiegelt slechts jouw

bewustzijn.

In zo'n moment ontstaat de ruimte voor een
ritueel waarin de partners elkaar eren, hun
projecties terugnemen, hun eigen stukken
erkennen, erkennen dat ze elkaar hebben
gekwetst, hun macht terugnemen en

opnieuw trouw worden aan zichzelf.



2 De dynamiek van dader en

slachtoffer

De menselijke psyche is opgebouwd uit
allerlei archetypische oerbeelden. Dat zijn
universele symbolen of rolmodellen die in
de psyche verankerd zijn, zoals de moeder,
de vader, de heks, de held enzovoort. Ze
beinvloeden ons denken, voelen en
handelen en geven ons houvast voor
zelfreflectie en groei. Twee heel belangrijke
archetypen zijn die van de dader en het
slachtoffer. Ze lijken elkaars tegenpolen,
maar zijn onlosmakelijk met elkaar

verbonden in €én veld van menselijke



ervaring. We voelen meestal sympathie voor
het slachtoffer en verzet tegen de dader,
maar systemisch gezien horen ze bij elkaar
als twee kanten van dezelfde medaille. Pas
wanneer beide worden gezien en erkenning

krijgen, komt het systeem tot rust.

Wat niet wordt aangekeken of erkend,
herhaalt zich. Zolang we de dader
veroordelen of buitensluiten, blijft zijn
energie actief in het veld — soms als
herhaling in de volgende generatie, soms in
de vorm van onverklaarbare schuld of

agressie. De ziel zoekt altijd naar balans.

10



Waar de beweging begint

Elke dader is ooit slachtoffer geweest, en
elk slachtoffer draagt een verborgen
verlangen in zich om dader te worden. Niet
uit wraak, maar vanuit een diep instinct om
de balans te herstellen. Pijn die niet kon
worden gevoeld, zoekt een nieuwe uitweg.
Zo worden oude verhalen herschreven in
nieuwe vormen — een moeder die haar kind
te veel controleert, een zoon die zijn partner
kwetst, een volk dat zich keert tegen een

ander.

In familieopstellingen wordt deze beweging

zichtbaar. Een kind dat ziet hoe de moeder

11



wordt gekwetst door de vader, kiest vaak
onbewust partij voor de moeder. Zij is het
slachtoffer van het handelen van de vader,
de ‘dader’. Het kind sluit de vader uit en
zegt: “Ik wil niet zijn zoals hij.” Maar omdat
het kind uit beide ouders bestaat, verliest
het tegelijk een deel van zichzelf. De kracht,
daadkracht, het mannelijke principe raakt
afgesneden. De dader wordt buiten de deur
gezet, maar leeft voort in het kind dat hem

afwijst.

Schuld en onschuld

De meeste mensen verlangen ernaar

onschuldig te zijn. We willen bij de goeden

12



horen, niet bij de schuldigen. Maar in de
werkelijkheid van het leven is schuld
onvermijdelijk. Wie werkelijk leeft, maakt
fouten, kwetst anderen, stelt grenzen,
neemt ruimte in. Bert Hellinger zei: “Wie

leeft, draagt schuld.”

Schuld dragen betekent niet dat we iets
goedpraten. Het betekent dat we
verantwoordelijkheid nemen voor onze
iInvioed, ook wanneer die pijnlijk is. Alleen
wie zijn schuld kan dragen, kan ook de

liefde dragen.

De slachtofferpositie lijkt veiliger, maar
houdt de beweging vast. Zolang we zeggen:
“Ik heb niets gedaan, het is mij aangedaan,”

blijven we machteloos. Zodra we ons eigen

13



aandeel kunnen zien — ook al is het maar
een klein stukje — begint er iets te
verschuiven. Dan verandert lijden in

bewustzijn.

De helende ontmoeting

In opstellingen is het vaak ontroerend om te
zien hoe dader en slachtoffer elkaar
eindelijk kunnen aankijken. Niet om te
vergeven of te verzoenen, maar om de

waarheid te erkennen.

Het slachtoffer zegt: “Ja, dit heb jij mij

aangedaan.”

De dader zegt: “Ja, dat heb ik gedaan.”

14



Er is geen excuus, geen verzachting, alleen
erkenning. En juist die eenvoudige waarheid
brengt rust. De daad blijft, maar de
verharding lost op. Het veld ontspant. Vaak
volgt er stilte — een stilte waarin het hart

weer kan ademen.

Soms blijkt een kleinkind onbewust de last
te dragen van een uitgesloten dader uit het
verleden. Een jongen die in de problemen
komt, blijkt verbonden met een
overgrootvader die ooit werd veroordeeld.
Door die uitgeslotene opnieuw in ere te
herstellen, door hem weer een plek in het
systeem te geven, stopt de herhaling. De
liefde stroomt opnieuw, ook naar dat wat

schuldig was.

15



De innerlijke dader en slachtoffer

De dynamiek speelt zich niet alleen tussen

mensen af, maar ook in onszelf.

We kennen allemaal een innerlijke dader —
de stem die oordeelt, straft of controleert —
en een innerlijk slachtoffer, dat zich

gekwetst en machteloos voelt.

Zolang we ons met éen van beide kanten
identificeren, blijven we gevangen in de
polariteit. Heling komt wanneer we beide

kanten durven erkennen.

De innerlijke dader brengt kracht, helderheid

en verantwoordelijkheid.

16



Het innerlijke slachtoffer brengt zachtheid,

gevoel en menselijkheid.

Wanneer deze twee elkaar mogen

ontmoeten, ontstaat volwassenheid.

Het collectieve veld

Wat we in families zien, herhaalt zich op
grotere schaal in de wereld. Oorlogen,
veroordelingen, cancelcultuur — telkens
opnieuw dezelfde beweging van uitsluiten
en beschuldigen. We willen onschuldig zijn,
dus maken we de ander schuldig. Maar het

leidt zelden tot vrede.

17



Werkelijke vrede ontstaat pas wanneer we
ook in het collectieve veld bereid zijn beide
kanten te zien. Elk volk, elke religie, elke
mens draagt zowel daderschap als
slachtofferschap in zich. Dat vraagt moed:
om niet weg te kijken, maar te blijven zien —

met open ogen en een open hart.

De beweging van het hart

De helende beweging begint daar waar we
ophouden te oordelen en veroordelen, en

beginnen te erkennen.

Waar we durven buigen voor wat groter is

dan wijzelf.

18



Waar dader en slachtoffer elkaar niet langer
aankijken met haat of schaamte, maar met

menselijkheid.

Dat moment is nooit te forceren. Het
ontstaat vanzelf, wanneer het hart eraan toe
IS. In dat stille ogenblik wordt duidelijk dat
dader en slachtoffer elkaar nodig hadden
om bewustwording mogelijk te maken. Ze
zijn twee polen van dezelfde ziel die naar

heelheid verlangt.

Wie beide kanten in zichzelf kan zien en
dragen, bevrijdt niet alleen zichzelf, maar

ook de generaties voor en na hem.

19



De dynamiek van dader en slachtoffer is
geen moreel verhaal over goed en kwaad,
maar een diepe uitnodiging tot

bewustwording.

De dader heetft liefde nodig om zijn schuld

te kunnen dragen.

Het slachtoffer heeft erkenning nodig om

zijn pijn te laten bestaan.

En wij allemaal hebben de moed nodig om
te blijven kijken — met open ogen en een

zacht hart.

Want pas wanneer beide gezien zijn, kan de

liefde weer stromen.

20



3 Vergeving of rechtvaardigheid?

De weg naar innerlijke vrede

We spreken vaak over vergeving alsof het
de hoogste vorm van liefde is. Toch is dat
niet wat heling werkelijk vraagt. Volgens
Bert Hellinger is vergeving door het
slachtoffer zelfs niet mogelijk. Je kunt de
daden van een ander niet ongedaan maken,
niet uitwissen en niet vergoelijken. Wie
vergeeft, plaatst zich in zekere zin boven de
ander — alsof hij het recht heeft te bepalen
dat de schuld niet meer telt. Daarmee wordt
de werkelijkheid opnieuw geweld

aangedaan.

21



Heling begint niet met vergeving, maar met

het zien van de werkelijkheid. De realiteit.

De realiteit verdragen

Wanneer er onrecht is gebeurd, roept iets in
ons om genoegdoening. We willen dat het
erkend wordt, dat de balans wordt hersteld.
Die behoefte aan rechtvaardigheid is diep
menselijk en hoort bij de ordening van het
leven. Maar soms houdt juist dat verlangen

de wond open.

De weg naar innerlijke vrede vraagt niet om

vergelding, maar om waarheid. Eerst moet

22



het gebeuren volledig gezien worden —

zonder oordeel en zonder verzachting.

Het slachtoffer mag zeggen: “Ja, dit is mij

aangedaan.”

De dader mag erkennen: “Ja, dat heb ik

gedaan.”

In dat moment van helderheid komt er iets
tot rust. Niet omdat het verleden wordt
goedgemaakt, maar omdat het eindelijk

wordt gezien zoals het is.

Ontschuldigen in plaats van vergeven

De Hongaarse psychiater lvan

Boszorményi-Nagy, een belangrijke

23



inspiratiebron voor Hellinger, sprak niet over
vergeving maar over ontschuldigen.
Ontschuldigen betekent: iemand zijn
menselijkheid teruggeven. Je ziet de ander
niet langer als enkel dader of slachtoffer,
maar als mens binnen een groter web van

oorzaken, herkomst en verstrikkingen.

Ontschuldigen is geen goedkeuring. Het is
een beweging van de ziel waarin je erkent
dat ieder mens gevangen kan raken in
omstandigheden die groter zijn dan hijzelf.
Zo ontstaat er ruimte — niet omdat de schuld
verdwijnt, maar omdat zij op haar juiste plek

mag rusten.

24



Vergeving als het overslaan van een stap

Veel mensen proberen te vergeven voordat
ze werkelijk hebben gevoeld wat er is
gebeurd. Ze zoeken rust, maar durven de
pijn niet te dragen. Dan wordt vergeving een

vorm van ontkenning.

Werkelijke heling vraagt tijd, doorvoelen en
rouw. Alleen wat volledig erkend is, kan tot

rust komen.

Wie te vroeg vergeeft, sluit de dader
opnieuw uit — dit keer door hem ‘boven’ te
plaatsen of te reduceren tot een middel voor
de eigen morele groei. Dat is geen liefde,

maar vermijding.

25



Het systemische perspectief

In familiesystemen zien we vaak hoe latere
generaties de onuitgesproken schuld van
eerdere generaties dragen. Kinderen van
daders of slachtoffers uit de oorlog zijn daar
een bekend voorbeeld van. De één voelt
een schuld die niet van hem is, de ander

draagt een woede die niet uitgewoed is.

In een familieopstelling kan zichtbaar
worden hoe de erkenning van beide kanten
— zonder vergeving, maar met respect — het

systeem weer in balans brengt. Wanneer de

26



waarheid mag bestaan, komt er rust in het

veld.

De weg naar vrede

Innerlijke vrede ontstaat niet door te
vergeven, maar door te buigen voor de

werkelijkheid.

Door te erkennen wat is gebeurd en de last

terug te leggen waar hij hoort.

Dan kan de liefde weer stromen — niet
omdat iemand vergeeft, maar omdat

niemand meer hoeft te oordelen.

Ontschuldigen betekent: het leven zelf weer

laten spreken.

27



4 De cirkel doorbreken

Hoe een echtpaar bevrijding vond uit de

dynamiek van dader en slachtoffer

Wanneer Karin en Mark zich aanmelden
voor een opstelling, is hun huwelijk
moeizaam en gespannen. Ze verwijten
elkaar veel, maar onder de woorden schuilt
vooral pijn. Karin voelt zich voortdurend
tekortgedaan en zegt dat Mark haar
emotioneel klein heeft gemaakt. Mark
ervaart zich juist als slachtoffer van haar
kritiek en wantrouwen. Al jaren zitten ze

vast in een patroon van aantrekken en

28



afstoten, met korte periodes van rust die

telkens omslaan in strijd.

In het eerste gesprek blijkt hoe beide
partners zich slachtoffer voelen van de
ander. Geen van hen kan erkennen dat hij
00k dader is. Dat is kenmerkend voor deze
dynamiek: zodra één zich als slachtoffer
opstelt, wordt de ander onvermijdelijk tot

dader gemaakt — en omgekeerd.

De opstelling

Wanneer de opstelling begint, kiest Karin

representanten voor zichzelf, voor Mark en

29



voor ‘het slachtoffer’. Ze kijkt naar het veld
en zegt zacht: “Ik wil alleen maar dat hij ziet

wat hij mij heeft aangedaan.”

De representant van Mark kijkt naar de
grond; hij voelt zich schuldig, maar ook
beklemd. De representant van het
slachtoffer staat ertussenin, vastgeklemd

tussen twee tegengestelde krachten.

Dan vraagt Yvonne of er in Karins familie
lemand was die onrecht is aangedaan.
Karin vertelt dat haar grootmoeder als jong
meisje uit huis is geplaatst en nooit meer
contact heeft gehad met haar ouders. De
pijn van uitsluiting en machteloosheid leeft

dus al langer in haar systeem.

30



Wanneer een representant voor de
grootmoeder wordt toegevoegd, ontstaat
herkenning en ontroering. Karin zegt: “Zij

was het echte slachtoffer.”

Vanaf dat moment verandert de energie.
Karin buigt licht voor haar grootmoeder en

zegt:

“‘Lieve oma, wat jou is overkomen was te
zwaar. Uit liefde heb ik jouw pijn gedragen.

Maar het is van jou.”

De spanning in het veld neemt af. De
representant van Mark haalt merkbaar
adem. Hij hoeft niet langer de projectie van

‘de dader’ te dragen.

31



Het inzicht

Na de opstelling zegt Mark: “Ik voelde me
altijd schuldig, ook als ik niets verkeerd
deed. Nu begrijp ik dat die schuld niet van

mij was.”

Karin vult aan: “lk wilde dat hij mij zou
begrijpen, maar eigenlijk wilde ik dat iemand
eindelijk zag wat er in onze familie was

gebeurd.”

Zichtbaar werd dat de dader-slachtoffer

dynamiek zelden alleen gaat over het hier
en nu. Vaak speelt een oude, onverwerkte
pijn mee die via de relatie opnieuw beleefd

wordt. Het verlangen naar erkenning — ‘zie

32



mijn lijden’ — zoekt telkens een nieuwe

dader om het verhaal te voltooien.

De beweging van herstel

Wanneer het oorspronkelijke leed wordt
teruggegeven aan de juiste generatie,
ontstaat ruimte voor iets nieuws. Karin en
Mark kunnen elkaar weer zien zonder
oordeel — niet langer als dader en
slachtoffer, maar als twee mensen die elk

hun eigen last droegen.

In die stilte ontstond iets zachts: het begin
van verzoening. Geen vergeving, geen

grote woorden, maar een stille aanvaarding

33



van wat geweest is. En dat is vaak genoeg

om de cirkel te doorbreken.

34



5 De erfenis van geweld

Hoe dader en slachtoffer in ons voortleven

Geweld laat sporen na — niet alleen in
lichamen en herinneringen, maar ook in
familiesystemen. Wat ooit is gebeurd, blijft
voelbaar, zelfs als er niet meer over wordt
gesproken. Pijn, schuld en schaamte
zoeken een uitweg, vaak via de volgende

generaties.

We zien het in families waar oorlog,
misbruik of vernedering een rol speelde. De
eerste generatie probeert te overleven, de
tweede zwijgt, en de derde begint te voelen.

Zonder het te weten dragen kinderen en

35



Kleinkinderen de last van dat verleden. Ze
voelen schuld zonder reden, schamen zich
voor iets wat zij niet hebben gedaan, of
leven met een vaag maar hardnekkig gevoel

van dreiging.

Onbewuste identificaties

In familieopstellingen wordt zichtbaar hoe
deze erfenis zich voortzet via onbewuste

identificaties.

Een kind kan zich verbinden met een

uitgesloten dader: “lk draag jouw schuld.”

Of met een slachtoffer: “Ik boet voor jou.”

36



Het is een liefdevolle maar verwarrende
beweging. Het kind wil onbewust recht doen
aan wie vergeten is, en zo de familie weer

heel maken.

Maar wat niet van hem is, kan hij niet
dragen. Schuld of pijn uit een eerdere
generatie blokkeert de eigen levensstroom.
Z0 ontstaan patronen van herhaling:
misbruik, geweld, verslaving, of juist
extreme braafheid — telkens nieuwe

pogingen om oude wonden te helen.

In sommige families dragen nakomelingen
van daders een diep gevoel van schaamte.

Ze durven niet gelukkig te zijn, alsof dat niet

37



gepast is. Anderen voelen onverklaarbare
woede of wantrouwen, geworteld in het
onverwerkte leed van hun voorouders. De
erfenis van geweld leeft voort in gedrag,

overtuigingen en lichamelijke reacties.

De onzichtbare binding

In families waar oorlog, koloniale

overheersing of misbruik speelde, worden

daders vaak buitengesloten. Hun daden zijn

te pijnlijk om te erkennen. Maar wat wordt

buitengesloten, keert terug — meestal via de

kinderen.

38



Een dochter kan zich sterk maken, hard
oordelen over onrecht en niet begrijpen
waarom ze zich zo vaak schuldig voelt. In
een opstelling blijkt soms dat zij onbewust
verbonden is met een grootvader die in de
oorlog aan de verkeerde kant stond. Door
hem weer een plek te geven — niet zijn
daden goedpratend, maar zijn menselijkheid

erkennend — komt het systeem tot rust.

Het kwaad wordt niet goedgekeurd, maar de

mens wordt gezien. En dat maakt verschil.

Actief projectiemechanisme

Wat zich in families afspeelt, leeft ook in

onszelf. In ieder mens wonen beide polen:

39



de innerlijke dader en het innerlijke
slachtoffer. De innerlijke dader is de stem
die oordeelt, straft of controleert. Het
innerlijke slachtoffer voelt zich machteloos,
gekwetst of onbegrepen. Beide kanten
horen bij ons. Wie de innerlijke dader
afwijst, verliest zijn kracht. Wie het innerlijke

slachtoffer ontkent, verliest zijn hart.

Wat we niet (h)erkennen in onszelf,
projecteren we op de buitenwereld — vooral
In Intieme relaties, waar de rollen zich vaak
afwisselen. De strijd tussen dader en
slachtoffer buiten ons weerspiegelt de strijd
binnenin. Pas wanneer we beide kanten

durven zien, ontstaat innerlijke rust.

40



Schuld, schaamte en machteloosheid

Schaamte en schuld zijn poorten naar
bewustwording. Ze nodigen uit tot
nederigheid: het besef dat we deel zijn van
lets groters, en dat we zowel kwetsen als
gekwetst worden. Schuld voelen is een
uitnodiging om verantwoordelijkheid te
nemen. Schaamte weerspiegelt ons

verlangen om het anders te willen doen.

Machteloosheid is vaak de echo van het
innerlijke kind dat destijds niets kon
veranderen. Wanneer we als volwassene de
machteloosheid erkennen, ontdekken we

dat we nu weél grenzen kunnen stellen en

41



verantwoordelijkheid kunnen nemen — voor

onszelf en waar wij tekort hebben gedaan.

Z0 ontstaat balans tussen daadkracht en

kwetsbaarheid.

De helende beweging

Familieopstellingen helpen de verstrikkingen
zichtbaar te maken die onder deze
dynamieken liggen. Door uitgeslotenen —
zowel daders als slachtoffers — hun plek
terug te geven, kan de liefde opnieuw
stromen. De erfenis van geweld verliest
haar greep wanneer we niet langer

oordelen, maar erkennen.

42



Wanneer we kunnen buigen voor het

verleden, zonder het te willen verbeteren.

Wanneer we beide stemmen in onszelf

horen en kunnen zeggen:
“Jullie mogen er allebei zijn.”

Dan komt er vrede — niet alleen in onszelf,

maar ook in het veld van de generaties.

43



6 Doornroosje

Het ontwaken uit de betovering van dader

en slachtoffer

Er was eens een koning en een koningin die
na lang verlangen een dochter kregen. Bij
haar doopfeest nodigden ze twaalf wijze
feeen uit, maar ze vergaten er één — de
dertiende fee. Wanneer zij onverwacht
verschijnt, woedend om de uitsluiting,
spreekt ze een viloek uit: het kind zal zich op
haar vijftiende prikken aan een spinnewiel

en sterven.

De overige feeen kunnen de vloek slechts

verzachten, niet opheffen. Daarmee begint

44



een eeuwenoud verhaal over uitsluiting,
schuld en herstel — het veld van dader en

slachtoffer.

De uitgeslotene

In systemische zin is de dertiende fee de
uitgeslotene: degene die niet gezien, niet
geeerd werd. In elke familie en elk systeem
bestaat zo’'n figuur — iemand die vergeten,
veroordeeld of weggedrukt werd. Wat wordt
buitengesloten, keert altijd terug. In dit
sprookje verschijnt het als een vloek, een

daad van wraak.

De koninklijke ouders vertegenwoordigen de

orde die de pijn niet wil zien. Ze geloven dat

45



ze door alle spinnewielen te verbannen het
kwaad kunnen afwenden, maar juist
daardoor wordt het onbewuste groter. Het
spinnewiel symboliseert het lot: de spiraal
van herhaling, de draaiing van de tijJd waarin
oude patronen telkens opnieuw vorm

Krijgen.

Het slachtoffer dat slaapt

Doornroosje wordt slachtoffer van een viloek
die ouder is dan zijzelf. Ze prikt zich, valt in
een diepe slaap en het hele kasteel met
haar. Dit is de bevriezing van het systeem:
de levensstroom stokt, de pijn is te groot om

te dragen. In veel families gebeurt iets

46



soortgelijks. Een geheim, een oorlog, een
misbruikervaring — en ineens lijkt alles stil
te staan. Gevoelens worden ingekapseld,

soms generaties lang.

De doornhaag die om het kasteel groeit, is
de muur van bescherming en vergetelheid.
Wat te pijnlijk is om aan te raken, wordt
bedekt door zwijgen. Maar niets verdwijnt.
Onder de stilte wacht het leven op

erkenning.

De dader in het licht

Eeuwen later nadert de prins. Hij is niet de
redder, maar het bewustzijn dat eindelijk

durft te kijken. De doornhaag wijkt vanzelf

47



— wat gezien mag worden, verliest zijn
dreiging. De kus waarmee hij Doornroosje
wekt, is geen romantisch gebaar, maar het
moment waarop dader en slachtoffer elkaar

weer in de ogen kijken.

Hij vertegenwoordigt de daderpool: niet de
man die kwaad doet, maar het principe van
daadkracht en handelen. Zj
vertegenwoordigt het slachtofferprincipe: het
vermogen om te voelen, te ontvangen, te
liiden. Wanneer deze twee polen elkaar
werkelijk ontmoeten, ontwaakt het

bewustzijn.

De helende beweging

48



In familieopstellingen zien we dezelfde

beweging. Wat eerst vastzat in oordeel of
veroordeling, komt in beweging zodra het
erkend mag worden. De buitengeslotene
krijgt zijn plek, het slachtoffer mag rusten,

en de liefde kan opnieuw gaan stromen.

Doornroosje laat zien hoe oude pijn en
schuld pas oplossen wanneer beide kanten
worden gezien. Niet door vergeving, maar
door bewustwording. Door te buigen voor

het geheel.

Het sprookje eindigt niet met straf of boete,
maar met een bruiloft — het symbool van

hereniging.

49



Dader en slachtoffer, mannelijk en
vrouwelijk, bewust en onbewust vinden
elkaar opnieuw. En dan, pas dan, kan het

leven weer verdergaan.

50



[ Zelftest — Dader of slachtoffer?

Hoe bewust beweeg jij tussen schuld, pijn

en verantwoordelijkheid?

In elk mens leeft zowel een dader als een
slachtoffer. Soms nemen we de schuld op
ons die niet van ons is. Soms wijzen we
naar de ander. Deze test helpt je bewust te
worden van je eigen neigingen in deze

dynamiek.

Kies bij elke stelling het antwoord dat het

best bij jou past.

1 Wanneer iemand mij kwetst, wil ik vooral

dat de ander inziet wat hij heeft aangericht.

51



A. Nee, ik kijk vooral naar wat het mij wil

leren.

B. Soms, ik heb erkenning nodig maar kan

het daarna loslaten.

C. Ja, ik voel me pas rustig als de ander

schuld toegeett.

2 |k heb de neiging mezelf snel schuldig te

voelen, ook als iets niet mijn fout is.
A. Zelden
B. Af en toe

C. Vaak

52



3 Ik voel me ongemakkelijk als ik macht of

invioed heb over anderen.
A. Nee, ik ga daar ontspannen mee om.
B. Soms, ik ben bang iets fout te doen.

C. Ja, ik vermijd het liefst

verantwoordelijkheid.

4 In conflicten probeer ik de vrede te
bewaren, ook als dat ten koste van mezelf

gaat.
A. Nee, ik zeg wat ik voel.
B. Soms, ik weeg goed af wat wijs is.

C. Ja, ik slik veel in om ruzie te voorkomen.

53



5 |k kan het moellijk verdragen als iemand

boos op mij is.
A. Nee, dat hoort bij relaties.
B. Soms, het raakt me maar ik herstel snel.

C. Ja, het voelt als afwijzing of veroordeling.

6 Ik merk dat ik in relaties vaak in dezelfde

rol beland: redder, aanklager of slachtoffer.
A. Nee, dat herken ik niet.

B. Soms, maar ik word me er steeds

bewuster van.

C. Ja, dat herhaalt zich telkens.

54



7 Ik kan met mildheid kijken naar de fouten

van anderen.
A. Ja, meestal wel.

B. Soms lukt dat.

C. Nee, ik blijf lang boos of teleurgesteld.

8 |k durf toe te geven dat ik ook anderen

heb gekwetst.
A. Ja, dat hoort bij mens-zijn.
B. Alleen als de ander dat ook doet.

C. Nee, dat vind ik moeilijk te erkennen.

55



9 Ik voel me vaak verantwoordelijk voor het

geluk van anderen.
A. Nee, dat is ieders eigen taak.
B. Soms, zeker bij dierbaren.

C. Ja, ik draag veel lasten die niet van mij

zZijn.

10 Wanneer ik kritiek krijg, voel ik me snel

aangevallen.

A. Nee, ik kan luisteren zonder me te

verdedigen.

B. Soms, het hangt af van wie het zeqgt.

56



C. Ja, ik voel me dan meteen

tekortschieten.

11 Ik kan mededogen voelen voor mensen

die anderen pijn hebben gedaan.
A. Ja, ik zie hun menselijkheid.
B. Soms, als ik het beter begrijp.

C. Nee, ik vind dat onvergeeflijk.

12 |k ervaar dat ik zowel kracht als

kwetsbaarheid in me heb.

A. Ja, dat is in balans.

57



B. Af en toe, maar ik schiet snel door naar

eén kant.

C. Nee, ik voel me 6f sterk 6f machteloos.

13 |k kan stoppen met oordelen als ik zie

dat iemand vanuit pijn handelde.
A. Ja, dan verzacht iets in mij.
B. Soms, na verloop van tijd.

C. Nee, ik blijf moeite houden met wat er is

gebeurd.

14 1k durf mijn eigen boosheid of agressie te

voelen zonder die te veroordelen.

58



A. Ja, ik zie het als levensenergie.
B. Soms, maar ik vind het spannend.

C. Nee, ik houd boosheid liever weg.

15 Ik voel dat ik zelf richting kan geven aan

mijn leven, ook na pijn of verlies.
A. Ja, ik ervaar innerlijke autonomie.
B. Soms, dat wissel.

C. Nee, ik voel me afhankelijk van wat

anderen doen.

59



Uitslag
Tel je puntenop (A=3|B=2|C=1).
15 — 25 punten: Leven in het verleden

Je zit vaak vast in oude pijn of patronen
van slachtofferschap. Mogelijk draag je iets
wat niet van jou is. Een opstelling kan
helpen de last terug te leggen waar die

hoort.
26 — 34 punten: Bewust aan het ontwaken

Je herkent de dynamiek van dader en
slachtoffer en zoekt naar balans. Soms val
je nog terug in oude rollen, maar er groeit

bewustwording en mildheid.

35 — 45 punten: Innerlijke verzoening

60



Je kunt zowel kracht als kwetsbaarheid
dragen. Je oordeelt minder, erkent je eigen
aandeel en laat het verleden steeds meer

rusten. De liefde kan weer stromen.

61



8 Boekbespreking: Zwijgpijn — Janine

Meins

Over de erfenis van geweld en de kracht

van spreken

In haar debuutroman Zwijgpijn legt Janine
Meins met indringende precisie bloot hoe
pijn zich nestelt in families die niet kunnen
of durven spreken. Over acht generaties
ontvouwt zich een weefsel van geheimen,
schaamte en geweld. Wat ooit begon als
éen daad van onrecht, echoot door in
nieuwe vormen van machteloosheid en

herhaling.

Centraal staat Anne, opgegroeid in een

gezin waar huiselijk geweld het dagelijks

62



ritme bepaalde. Jaren later, wanneer haar
eigen dochter iets vergelijkbaars meemaakt,
dringt tot haar door dat de cirkel zich
herhaalt. De stilte waarmee haar familie
altiid met pijn is omgegaan, blijkt de
voedingsbodem voor een eeuwenoude

dynamiek van dader en slachtoffer.

Meins beschrijft geen daders of slachtoffers
In morele zin, maar mensen die gevangen
zitten in hun geschiedenis. De dader blijkt
vaak zelf ooit slachtoffer te zijn geweest; de
slachtofferrol kan omslaan in dadergedrag
zodra iemand zijn machteloosheid niet meer
verdraagt. In heldere, sobere taal toont ze

hoe angst en schaamte de rollen steeds

63



opnieuw verdelen — van ouder op kind, van

generatie op generatie.

Wat het boek zo raak maakt, is de
empathische blik. Zwijgpijn is geen
aanklacht, maar een zoektocht naar
menselijkheid binnen het onzegbare. De titel
verwijst naar de pijn die ontstaat door
zwijgen — het trauma dat niet wordt
gedeeld, de waarheid die onder het tapijt
blijft liggen. Pas wanneer iemand het
zwijgen durft te doorbreken, kan de

beweging van herstel beginnen.

Vanuit systemisch perspectief laat Zwijgpijn
zien dat heling niet begint bij vergeving,
maar bij erkenning: het durven zien van het

geheel, inclusief de schaduw. De roman

64



raakt daarmee aan de kern van
familieopstellingen: wat ooit buitengesloten
werd, verlangt ernaar gezien te worden. Een
indrukwekkend debuut over moed,

mededogen en de stille erfenis van geweld.

65



9 Recensie — Oorlog is erfelijk

Een confronterende zoektocht naar de stille

erfenis van oorlog

Met Oorlog is erfelijk brengt de NPO een
indrukwekkende, aangrijpende en
verrassend intieme documentaireserie die
onderzoekt hoe oorlogstrauma’s generaties
lang doorwerken. De serie richt zich niet op
historische feiten, maar op de mensen die
leven met de naweeen van de oorlog—niet
omdat zij erbij waren, maar omdat de oorlog
door hun families heen sijpelde, vaak via

stilte, schaamte en ingehouden pijn.

66



Wat het programma zo krachtig maakt, is de
persoonlijke invalshoek. Kinderen en
kleinkinderen van verzetshelden,
collaborateurs, Joodse overlevenden,
Indiegangers en oorlogsslachtoffers
vertellen hoe het zwijgen in hun families een
eigen soort trauma werd. De serie laat zien
dat oorlog niet alleen wordt doorgegeven via
verhalen, maar juist via het ontbreken
daarvan. In veel huishoudens heerste een
sfeer van spanning, angst of onuitgesproken
verdriet, zonder dat iemand begreep waar

het vandaan kwam.

Regisseur en interviewers geven de

hoofdpersonen ruimte om hun eigen

67



woorden te vinden. De camera dringt nooit
te veel aan, maar volgt zorgvuldig de
aarzelingen, de doorleefde stiltes en de
momenten waarop inzichten doorbreken. De
kracht van de serie schuilt in deze
kwetsbaarheid—nhet zijn geen verklarende
experts die de boventoon voeren, maar de
mensen zelf die al zoekend in hun familiale

verleden duiken.

Systemisch gezien raakt de serie aan een
bekend patroon: wat niet wordt gezien of
erkend, herhaalt zich. Veel deelnemers
ontdekken dat hun angst, schuldgevoel,
woede of emotionele verstriktingen niet ‘van
henzelf’ zijn, maar echo’s uit het

68



familiesysteem. Een dochter van een
kampoverlevende worstelt met een
chronisch gevoel van onveiligheid; de
kleinzoon van een NSB'er draagt een
schuld die niet de zijne is. De serie toont zo
hoe dader- en slachtofferdynamieken
generaties lang kunnen blijven doorwerken

totdat ze worden benoemd en aangekeken.

De kracht van Oorlog is erfelijk ligt niet in
spectaculaire onthullingen, maar in het
langzaam ontvouwen van bewustzijn. Wat
begint als persoonlijke verwarring verandert
gaandeweg in begrip—en soms zelfs in

compassie voor hen die de pijn ooit

69



droegen. Het programma laat zien dat

heling begint waar het zwijgen eindigt.

Visueel en narratief is de serie sober, maar
precies daardoor des te indringender. Oude
foto’s, archiefmateriaal en persoonlijke
objecten worden subtiel verweven met de
gesprekken, waardoor verleden en heden

voelbaar samenkomen.

Oorlog is erfelijk is niet alleen een reeks
verhalen over oorlog, maar vooral over de
kracht van erkenning. Een urgente,
menselijke en diep ontroerende serie die

laat zien hoe we de erfenis van geweld pas

70



kunnen loslaten wanneer we durven kijken
naar wat ons heeft gevormd. Een absolute

aanrader.

71



10. Filmtip: De Joker

In Joker zien we hoe een mens dader wordt
omdat hij te lang slachtoffer was. Arthur
Fleck groeit op als uitgesloten kind, belast
met het trauma en de psychische instabiliteit
van zijn moeder, zonder vader en zonder
bedding. In zijn volwassen leven herhaalt de
buitenwereld exact wat hij als kind al ervoer:
pesten, mishandeling, afwijzing en
verwaarlozing. De samenleving vormt zo het
grotere systeem dat hem structureel geen

plek geett.

72



Systemisch gezien is Arthur het kind dat
nooit gezien werd en daardoor geen
iInnerlijke plek kon innemen. Zijn
slachtofferdeel is ontelbare malen geraakt,
maar nooit erkend. Zonder erkenning
ontstaat langzaam de omslag naar de
daderpool: niet uit kwaadwillendheid, maar
als noodkreet. Zijn geweld is de taal van
lemand die geen andere manier meer kent
om zichtbaar te worden. Zo leeft in hem de
tragische combinatie van innerlijke

kwetsbaarheid en uiterlijke destructie.

Joker wordt uiteindelijk niet alleen dader,
maar ook symbool. De massa projecteert

haar eigen uitsluiting en woede op hem,

73



waardoor het collectieve veld zijn pijn
uitvergroot. Wat in zijn familie begon —
trauma, ontkenning, afwezigheid — herhaalt
zich nu op maatschappelijk niveau. In
systemische zin zien we dat wat
buitengesloten wordt, in extreme vorm
terugkeert. Arthur is de echo van een
systeem dat hem nooit zag, nooit droeg en

nooit hielp zijn verleden te integreren.

De film toont daarmee geen kwaadaardige
mens, maar een mens die nooit een plek
kreeg. Het is een verhaal over afwezig
ouderschap, generatietrauma, eenzaamheid
en de wanhopige poging om gehoord te

worden. Joker laat zien hoe de dynamiek

74



van dader en slachtoffer in één persoon kan
samenkomen wanneer het systeem faalt.
Pas wanneer het oorspronkelijke leed wordt
gezien, kan de cirkel worden doorbroken —
maar in zijn wereld gebeurt dat nergens.

Daarom ontspoort hij volledig.

75



Colofon

Familieband ®. Digitaal magazine over
Familie(opstellingen), systemisch coachen
en persoonlijke ontwikkeling.

Verschijning: elke twee maanden

Redactie: Frans Weeber
(fransweeber@gmail.com, 0345-523486.

Familieband ® wordt je gratis aangeboden
door Yvonne Weeber Familieopstellingen te
Culemborg.

76



